
KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 132 

Reconnaissance et justice sociale : une 
contribution de la théorie critique d’Axel 
Honneth à la justice sociale en Afrique 

 
KOUASSI N’guessan Jonas  

Département de Philosophie, Université F.H.B., Abidjan-Côte d’Ivoire 
Auteur correspondant : knguessanjo@gmail.com 
ArƟcle soumis, le 19/05/2025 et accepté, le 23 juin 2025 
Réf : AUM12-0110 
 
Résumé : Cette recherche, axée sur la pensée d’Axel Honneth, reconnaissance 
et justice sociale vise l’émancipation des peuples africains. Les méthodes 
analytique et critique permettent de questionner le paradigme de la 
reconnaissance et son implication à la justice sociale. La nouvelle théorie 
critique analyse les conflits sociaux comme un désir inassouvi de 
reconnaissance. En droite ligne de la quête d’une justice sociale, le déni de 
reconnaissance apparaît comme une oppression. L’intériorisation des injustices 
et des blessures morales bouleversent la confiance en soi et conduisent à une 
mauvaise estime de soi. Pensée comme besoin humain, la reconnaissance 
instaure la dignité humaine chez les individus et les peuples méprisés. La 
réception de la théorie critique en Afrique permet de diagnostiquer les 
pathologies sociales. Les maux de la société apparaissent comme le fruit du 
système qui façonne les mentalités. Pour la promotion d’une justice sociale, les 
paradigmes de la reconnaissance et de la redistribution se mêlent pour 
réduire les injustices culturelles et économiques. La justice implique à la fois la 
valorisation culturelle et la restructuration économique, voire l’amélioration de 
la qualité de vie des citoyens. 
Mots clés : culture, égalité, pathologie sociale, reconnaissance, réification.  
 

Recognition and social justice: a contribution of Axel Honneth’critical 
theory to social justice in Africa 

Abstract: This research, focused on the thought of Axel Honneth, recognition and 
social justice aims at the emancipation of African peoples. Analytical and critical 
methods allow us to question the paradigm of recognition and its implication for 
social justice. The new critical theory analyzes social conflicts as an unfulfilled 
desire for recognition. In line with the quest for social justice, the denial of 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 133 

recognition appears to be oppression. The internalization of injustices and moral 
injuries disrupts self-confidence and leads to poor self-esteem. Thought of as a 
human need, recognition establishes human dignity in despised individuals and 
peoples. The reception of critical theory in Africa makes it possible to diagnose 
social pathologies. The ills of society appear to be the fruit of the system which 
shapes mentalities. To promote social justice, the paradigms of recognition and 
redistribution combine to reduce cultural and economic injustices. Justice involves 
both cultural enhancement and economic restructuring, even improving the quality 
of life of citizens. 
Keywords: culture, equality, social pathology, recognition, reification. 

Introduction  

Les peuples et les cultures aspirent à la reconnaissance car le 
paysage social rend compte de l’existence d’injustices : les 
préjugés culturels, les exclusions juridiques, les inégalités 
économiques et le déni de l’autonomie nationale. De ce point de 
vue, la théorie de la reconnaissance d’Axel Honneth, philosophe 
de la troisième génération de l’École de Francfort est en parfaite 
conformité avec les principes d’affirmation sociale. Dans ce 
cadre, on interroge la légitimité des luttes pour la reconnaissance 
en vue de la promotion de la justice sociale.  La théorie critique, 
label de l’École de Francfort a pour intérêt la suppression des 
injustices sociales par la dénonciation du capitalisme et des 
pathologies qui en découlent. Loin d’une pensée dogmatique, 
l’attitude critique, est fondement de la réflexion des différentes 
générations. Habermas change de paradigme en tournant le dos 
à la première génération dont les préoccupations reposaient sur 
les héritages hégélien et Marxiste. Il propose une théorie critique 
de la société axée sur le langage, la communication et le droit. 
Dans cette zone de tension de la réflexion, Honneth renouvelle la 
pensée de l’École de Francfort en articulant justice et pathologie 
sociale pour fonder la théorie de la reconnaissance. 

Les conflits sociaux sont l’expression d’un désir inassouvi de 
reconnaissance. Pour l’auteur de Francfort, il s’agit de reformuler 
l’aspect spéculatif et idéaliste de la pensée du jeune Hegel sur 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 134 

le plan empirique à l’aide de la psychologie sociale de Mead. 
Cette intégration d’une logique conflictuelle au sein de la théorie 
de la reconnaissance, « Hegel l’a accomplie dans une 
perspective idéaliste, et Mead sur le plan qui peut parfaitement 
être qualifiée de matérialiste » (A. Honneth, 2000, p. 157-158). 
L’atteinte à l’intégrité physique, l’exclusion des droits et l’estime 
social qui constituent les différentes formes de mépris affectent 
l’intégrité psychique de l’individu. Tout déni de reconnaissance 
implique alors une lutte dont l’objectif est la quête d’une justice 
sociale. Prouver que le déni de reconnaissance est une oppression 
suppose que les torts infligés aux individus créent des blessures 
morales. La lutte permet de s’émanciper des conditions sociales 
aliénantes. La société doit apporter un regard favorable sur les 
injustices afin de changer l’ordre social. D’ailleurs, la valorisation 
sociale favorise la reconnaissance culturelle, voire le respect des 
droits des peuples. La reconnaissance des appartenances donne 
une légitimité aux groupes minoritaires, facilite l’égalité 
juridique. Penser la politique multiculturelle, c’est veiller à ce que 
l’origine d’une personne ne soit pas un facteur de discrimination. 

Comprendre l’articulation justice et pathologie sociale, c’est aussi 
questionner la contribution de la théorie de la reconnaissance en 
Afrique. Diagnostiquer les pathologies du social, c’est rechercher 
les croyances irrationnelles qui empêchent l’émergence des sujets 
conscients. Le dysfonctionnement du système rend impossible une 
révolution éthique et intellectuelle. Les pensées superstitieuses 
impliquant la simplification du réel accroissent les injustices. 
Toutefois, les conflits sociaux sont pensés comme un cadre 
favorisant la promotion de la justice sociale. Le paradigme de la 
reconnaissance pose le problème de la redistribution des 
ressources publiques. Les injustices sont des torts économiques et 
culturels vécus par les peuples. Par conséquent, la reconnaissance 
et la redistribution se mêlent pour apporter les changements 
économiques et les transformations culturelles. 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 135 

Comment le paradigme de la reconnaissance chez Honneth 
implique la justice sociale ?  

Cette question de la recherche est fondée sur les méthodes 
analytique et critique. L’analyse permet de clarifier ou 
d’examiner les concepts de reconnaissance et de justice sociale. 
La force de la critique consiste à exposer ou à dénoncer les 
systèmes qui favorisent les injustices. Cette recherche qui vise 
l’émancipation des peuples africains s’articule autour de trois 
axes. Dans les lignes qui suivent, nous montrerons que la 
reconnaissance, pensée comme un renouvellement de la théorie 
critique, contribue à la justice sociale en Afrique. 

1. La reconnaissance, une nouvelle approche de la 
théorie critique 

L’École de Francfort a fait l’objet de plusieurs études. Mais il est 
difficile de parler d’une véritable école à cause de la diversité 
théorique des productions, de la discontinuité des générations et 
des références intellectuelles des auteurs. L’identité intellectuelle 
et philosophique de l’École est représentée par Horkheimer-
Adorno, Habermas et Honneth, figures des différentes 
générations. En renouvelant la théorie critique par la pensée de 
la reconnaissance, Axel Honneth lui donne un nouveau souffle. 

1.1.  La théorie critique 

La théorie critique, caractéristique de l’École de Francfort, 
s’oppose aux théories traditionnelles. Selon M. Horkheimer 
(1974, p.38), la théorie critique prend pour « objet la société 
elle-même », c’est pourquoi elle dévoile les antagonismes de la 
société que la théorie traditionnelle voile. Il s’agit de la critique 
de la méthode scientifique. La réalité sociale, dynamique, 
complexe et changeante est balayée par les théories au profit 
d’une méthode unifiante et universelle. Les travaux des sciences 
sociales découlent des vices méthodologiques qui fondent une 
démarche incapable d’appréhender la dynamique sociale. 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 136 

Toutefois, la théorie critique n’est pas cantonnée dans la critique 
pure et simple de la méthode scientifique. Elle dénonce le 
positivisme de la démarche scientifique car celle-ci se complaît à 
refléter la réification.  

Toute l’entreprise de la théorie critique cherche à prouver que 
l’évolution de la société tend vers la réification. Malgré cette 
expérience, elle pense la société comme sujet. Le terme 
réification désigne la transformation de la condition humaine sous 
le règne de la marchandise. L’homme est un rouage dans un 
univers entièrement rationalisé en vue d’une maximalisation du 
profit. « La réification des objets, des autres et de soi est donc 
indissociable de l’extension sans précédent prise par l’échange 
marchand dans le capitalisme » (F. Fischbach, 2009, p. 101). 
Dénoncer la théorie traditionnelle, c’est stigmatiser un savoir 
pseudo-objectif qui constitue en réalité une reproduction de la 
société bourgeoise. La théorie critique apparaît alors comme un 
projet d’émancipation politique au cœur de la réflexion marxiste. 
Elle a pour intérêt la suppression des injustices sociales, une 
critique du capitalisme et des pathologies sociales qui en 
découlent. Les individus demeurent dans les rouages d’un 
mécanisme qu’il faut condamner. Les sujets font l’expérience 
d’une scission de la société. Cette réalité peut se comprendre à 
partir de l’économie et l’ensemble de la culture qui constituent les 
produits du travail humain. Les sujets peuvent s’identifier à 
l’organisation sociale comme étant le résultat de la raison. Il s’agit 
de leur propre monde. Mais les mêmes sujets font en même temps 
une autre expérience de ce que la société repose sur la lutte et 
l’oppression. Cette contradiction au sein du monde social 
engendre l’attitude critique.  

L’attitude critique vise alors la transformation du social. Il faut 
agir de sorte que les acteurs sociaux fassent du monde social leur 
monde. Dans ce cadre, la théorie critique définie par Horkheimer 
ne consiste pas à déterminer les faits à partir des systèmes de 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 137 

concepts aussi simples et différenciés. Les objets ne sont pas des 
réalités extérieures pour le théoricien critique, mais ils constituent 
« des réalités socialement et historiquement engendrées qui ne 
sont rien d’extérieur pour lui puisqu’ils sont les produits d’une 
activité sociale » (F.  Fishbach, 2016, p. 239). Il y a donc une 
distance prise à l’égard de la conviction selon laquelle les 
interactions sociales sont les lieux de l’effectuation de la raison, 
thèse défendue par Hegel. 

La théorie critique vise un intérêt pratique à l’émancipation, c’est 
pourquoi Habermas offre un changement de paradigme par 
l’accent qu’il met sur le langage, la communication et le droit. Il 
tourne la page de la première génération dont la préoccupation 
reposait sur les questions issues de l’héritage hégélien et 
marxiste. Bien qu’il soit critique vis-à-vis de la première 
génération, la théorie habermassienne puise sa source dans un 
dialogue fécond avec la théorie critique de Horkheimer et 
d’Adorno. Elle se distingue de la théorie traditionnelle parce 
qu’elle est partie prenante d’une philosophie de l’histoire. Elle 
renonce à une neutralité d’une prétendue position d’extériorité. 
La théorie critique est praxis afin de penser la société comme 
source d’émancipation. Mais la prise de distance avec la 
dialectique adornienne est un élargissement du projet 
habermassien qui se fonde sur le diagnostic de l’ordre social, sur 
la théorie de la communication et la théorie de l’évolution sociale. 
« L’activité communicationnelle est celle dont la rationalité 
consiste dans la régulation par rapport à la validité revendiquée 
dans des actes de langage, dont l’acceptation définit 
l’intersubjectivité de la compréhension » (J.M. Ferry,1987, p. 
358).  En élargissant une théorie de la raison, Habermas oriente 
la raison communicationnelle vers une idée bonne et juste. A 
partir de l’argumentation, il vise un consensus normatif. D’ailleurs, 
La théorie critique est un champ de réflexion, une zone de tension 
fondant les générations, c’est pourquoi Honneth renouvelle la 
pensée de l’école en articulant justice et pathologie sociale. Il fait 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 138 

une relecture de Hegel pour fonder sa théorie de la 
reconnaissance. 

1.2. La théorie de la reconnaissance  

Penser à une société qui assure à ses membres une vie épanouie 
est une perspective de la théorie de la reconnaissance d’Axel 
Honneth. Il identifie les mécanismes qui, dans le capitalisme 
contemporain, empêchent les individus d’accéder à la réalisation 
de soi. Il s’agit de proposer un cadre normatif d’interprétation 
des phénomènes englobés sous la réification. « La réification est 
un comportement humain qui viole les principes moraux ou 
éthiques, dans la mesure où il traite les autres sujets non pas 
conformément à leurs qualités d’êtres humains, mais comme des 
objets dépourvus de sensibilité » (A. Honneth,2007, p.17). Mais 
selon Lukàcs, la réification ne peut être considérée comme une 
infraction à des principes moraux. Le comportement instrumental 
d’autrui est un fait social. Chez Honneth, la réification est 
secondaire. Les processus d’analyse et de réification résultant du 
fétichisme de la marchandise fait place à une théorie critique des 
rapports intersubjectifs. Il analyse les conflits sociaux comme 
l’expression d’un désir inassouvi de reconnaissance. La réification 
apparaît alors comme un « oubli » de la reconnaissance » (A. 
Honneth, 2007, p.113). Il faut chercher dans la pratique ou les 
mécanismes qui rendent possible cet oubli. Le déni de 
reconnaissance précède   la réification. 

Le théoricien critique s’inspire de Hegel qui est considéré comme 
le principal philosophe de la reconnaissance. Le jeune Hegel 
s’était donné pour projet de reconstituer l’évolution de la moralité 
à l’aide du concept de reconnaissance. « La vision morale du 
monde contient le développement des moments qui sont contenus 
dans cette relation de présupposés aussi totalement en conflit les 
uns avec les autres » (G.W.F. Hegel, 2012, p. 501). La lutte pour 
la reconnaissance produit au sein de la société des institutions 
garantes de liberté. L’homme, en plus du désir biologique de la 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 139 

vie aspire à la reconnaissance par autrui. « La totalité, ou 
l’effectivité, qui se présente comme la vérité du monde éthique, 
est le soi-même de la personne ; exister pour elle, c’est être 
reconnu » (G.W.F. Hegel, 2012, p. 523). La reconnaissance 
d’autrui est la condition pour qu’un individu accède à la 
conscience de soi, à la liberté. C’est par l’intermédiaire de l’autre 
que je peux trouver la certitude de mes actions. 

La lutte pour la reconnaissance suppose que deux consciences 
entrent en scène. Chacune attribue une valeur absolue à sa 
propre particularité. La blessure morale conduit un individu à 
provoquer un autre individu en duel pour défendre son honneur. 
Chez Hegel, la reconnaissance est manifestement une lutte 
d’honneur résultant d’une blessure morale. Cette lutte a une 
dimension éthique et réconciliatrice. Il s’agit de transformer un 
cadre normatif dans lequel la reconnaissance sociale et juridique 
est attribuée aux individus. Chez Axel Honneth, au contraire, « les 
attentes de reconnaissance sont fondées dans la structure 
intersubjective de l’identité, de sorte qu’elles fondent des 
exigences fondamentales pouvant être opposées aux effets de 
reconnaissance institutionnels » (E. Renault, 2009, p.33). 

Le déni de reconnaissance renvoie à trois formes de mépris. Il 
existe une forme de mépris qui atteint l’individu au niveau de son 
intégrité physique. « Les formes de sévices par lesquelles on 
retire à un être humain toute possibilité de disposer librement de 
son corps constituent en effet le genre le plus élémentaire de 
l’abaissement personnel » (A. Honneth,2000, p. 225). Se rendre 
maître du corps d’une personne contre son gré, c’est la soumettre 
à une humiliation. L’exclusion de certains droits d’un individu au 
sein de la société constitue une autre forme de mépris. 
L’expérience de la privation de droits est liée à une perte de 
respect de soi. La dernière forme de mépris constitue une offense 
ou une atteinte à la dignité d’autrui. « L’expérience d’un tel 
déclassement social va donc de pair avec une perte de l’estime 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 140 

de soi » (A. Honneth,2000, p. 226). Les différentes formes de 
mépris affectent l’intégrité psychique de l’individu. Des réactions 
émotionnelles négatives telles que la honte, la colère et 
l’indignation sont ressenties face à l’injustice ou au mépris. Ces 
réactions prouvent que l’individu prend conscience qu’il est 
illégitimement privé de reconnaissance. « La raison en est que 
l’expérience de la reconnaissance est un facteur constitutif de 
l’être humain » (A. Honneth,2000, p. 231). La reconnaissance 
intersubjective de ses capacités et de ses prestations est 
nécessaire pour parvenir à une relation réussie à soi. 

Les réactions provoquées par l’expérience du mépris fournissent 
un motif pour une lutte pour la reconnaissance. Elle constitue la 
force morale qui alimente le développement et le progrès de la 
société humaine. Les conflits sociaux rendent fondamentalement 
compte d’une lutte pour la reconnaissance. Ils peuvent obéir soit 
à une logique d’intérêt, soit à une logique de la réaction morale. 
Toutefois, la théorie sociale s’est focalisée sur l’intérêt, c’est 
pourquoi on perçoit plus le rôle des sentiments moraux dans le 
développement de la société. 

2. La reconnaissance comme quête de justice sociale 

La théorie critique de Honneth fonde la justice sociale sur la 
reconnaissance. Cette éthique pense le rejet d’autrui comme une 
oppression. Il s’agit de légitimer les revendications individuelles 
et collectives dans le sens de la valorisation des cultures. Ce 
pluralisme culturel implique le respect des droits. 

2.1. Le déni de reconnaissance comme oppression 

Les individus sont porteurs de qualités morales indépendamment 
du jugement qui les évalue, mais ils ne peuvent les mettre en 
œuvre et les actualiser que grâce à la confirmation des relations 
de reconnaissance. Ainsi les formes de mépris impliquent un déni 
de reconnaissance. Il y a des symptômes qui prouvent qu’un 
individu est privé de reconnaissance sociale. L’expérience du 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 141 

mépris peut noyer la vie affective des individus au point de les 
jeter dans la résistance et l’affrontement social. Toutefois, 
connaître les causes sociales responsables des blessures 
individuelles, c’est fournir « les motifs moraux d’une lutte pour la 
reconnaissance » (A. Honneth,2000, p. 274). L’individu doit lutter 
pour être reconnu. Il s’agit de donner un sens à la construction 
identitaire des individus. Mais, affronter seul les autres est une 
tâche difficile. L’engagement individuel dans une lutte collective 
est une voie essentielle pour obtenir la reconnaissance de son 
identité. L’individu peut s’identifier pleinement lorsque sa 
singularité est soutenue et approuvée dans les interactions 
sociales. « Cette découverte de soi-même en autrui conduit 
nécessairement au conflit » (A. Honneth,2000, p. 274). Dans ce 
cadre, le conflit est légitime car il permet à une personne d’être 
reconnue par autrui comme une conscience autonome. La lutte 
apparaît comme un facteur d’individuation favorisant le 
développement des capacités du moi. Le rapport de 
reconnaissance permet à la conscience d’accéder à la liberté. Il 
s’agit de la restauration des conditions psychologiques assurant 
l’émancipation des individus. 

Les dénis de reconnaissance sont vécus comme des torts qui sont 
infligés et créent des blessures importantes aux victimes. Cette 
situation bouleverse leur confiance en soi, leur dignité et leur 
estime d’eux-mêmes. La non reconnaissance apparaît ainsi 
comme une oppression. Selon Ch. Taylor (2009, p.42), la non 
reconnaissance peut « causer du tort et constituer une forme 
d’oppression, en emprisonnant certains dans une manière d’être 
fausse, déformée et réduite ». Cette souffrance inflige aux 
victimes une haine de soi. L’intériorisation de l’image d’une 
infériorité conduit à une mauvaise estime de soi. Les images 
dégradantes attribuées aux noirs par la société blanche facilitent 
la torture car les générations n’ont pas pu se débarrasser de 
cette identité destructrice. La reconnaissance apparaît alors 
comme « un besoin humain vital » (Ch. Taylor, 2009, p.42) 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 142 

Toute lutte est perçue comme une tentative permettant à un 
groupe ou une classe d’individus de s’émanciper des conditions 
sociales oppressives. Il s’agit de forcer le reste de la société à 
porter son regard sur ces conditions de vie et à admettre qu’il y 
a une forme d’injustice et qu’il faut changer l’ordre social. Les 
luttes ouvrières, les revendications des travailleurs sont 
interprétées comme des luttes pour la dignité. Les formes de 
mépris peuvent être considérées comme des pathologies sociales. 
« J’entends des relations ou des évolutions sociales qui portent 
atteinte, pour nous tous, aux conditions aux conditions de 
réalisation de soi » (A. Honneth,2006, p. 179). Selon le jeune 
Marx, le capitalisme est une pathologie. « Il voit dans la seule 
misère économique une forme de vie sociale qui aliène l’être 
humain de son potentiel et de ses capacités » (A. Honneth, 2008, 
p. 56). Le processus du travail comme réalisation, présupposé 
essentiel d’une vie épanouie est détruit par le capitalisme qui 
conçoit le travail sous la forme salariée.  La dégradation des 
conditions de travail engendre la souffrance des individus. Cette 
situation met en péril leur identité et conduit à un manque de 
reconnaissance. Or, le travail est une source d’attribution de 
valeur sociale positive. C’est un facteur de formation de l’identité 
qui permet de construire une vision de soi. Exercer un travail 
économiquement rémunéré et socialement régulé conduit à 
« l’estime de soi » (A. Honneth, 2008, p. 198). La formation de 
l’identité individuelle dépend de l’estime sociale dont bénéficie 
dans la société le travail que l’on effectue. L’organisation et 
l’appréciation du travail jouent un rôle important dans le système 
de reconnaissance. 

La critique des sociétés capitalistes est fondée sur la justice 
sociale. Il n’existera pas de justice si les individus ne sont pas 
reconnus et valorisés socialement. Il faut abandonner la vision 
utopique du travail pour une théorie critique de la société qui 
ouvre une perspective d’amélioration du travail. 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 143 

2.2.  Reconnaissance culturelle et respect des droits des 
peuples    

La reconnaissance culturelle est l’identification et l’affirmation des 
entités culturelles. Il s’agit de donner une légitimité politique à 
des groupes. Le geste de la reconnaissance doit être compris 
comme un acte structurant la moralité sociale. La politique 
consiste alors à mettre en évidence, dénoncer et corriger les torts 
subis par les individus. Reconnaître signifie répondre à la 
revendication des autres qui demandent à être traités comme des 
entités autonomes ou comme des personnes égales. Ici, les luttes 
facilitent « la redistribution des places, des identités et des 
parts » (K. Genel et J.P. Deranty, 2020, p. 59). La reconnaissance 
culturelle est un acte de décentrement individuel qui concourt à 
la socialisation humaine. Les principes de besoin, d’égalité et de 
mérite participent à la promotion de l’intégration sociale et à la 
réalisation de soi. Le respect des appartenances vise l’élimination 
des discriminations institutionnelles qui découlent des stéréotypes 
et des préjugés culturels. En tant que membre d’une communauté 
politique, chaque individu peut s’attendre au même traitement et 
aux mêmes possibilités que ses concitoyens. La reconnaissance 
juridique structure toutes les formes de relation sociale qui se 
nouent entre les personnes qui se considèrent réciproquement 
comme responsables et autonomes l’une de l’autre à titre de 
sujets de droit. 

La perception des questions culturelles facilitant l’égalité 
juridique est au fondement de la politique multiculturelle. Le 
multiculturel est l’acceptation de la diversité ou de l’hétérogène. 
C’est l’ensemble des groupes, des ethnies dans une cité ou dans 
une nation. Il est de la responsabilité de l’État de veiller à ce que 
l’origine culturelle d’une personne ne soit pas un facteur de 
discrimination. Il s’agit de préserver la présence des cultures 
minoritaires dans l’espace public. Les mesures actives visent à 
garantir la survie des identités culturelles menacées, notamment 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 144 

en accordant des droits collectifs spécifiques à des groupes 
culturels. « Reconnaître signifie alors approuver le mode d'être 
particulier d'une personne » (H. Pourtois, 1999, p. 49). Il y a un 
souci d’éviter d’altérer l’estime de soi qu’une personne a pu 
acquérir à travers une identité culturelle. Le défi à relever 
consiste à développer et maintenir une estime de soi dans une 
société ou les modes de vie sont multiples et mouvants. Garantir 
une coexistence de plusieurs cultures dans un même espace social 
facilite l’intégration des groupes issues d’autres horizons. Il s’agit 
des différentes ethnies ou des groupes de l’immigration. Loin 
d’une crispation identitaire, les jeunes générations ont l’obligation 
de perpétuer les modes de vie ou les religions de leurs ancêtres. 

Dans ce monde multiculturel, toutes les sociétés sont en quête de 
reconnaissance, notamment celles dont les cultures ont connu la 
domination colonialiste et impérialiste. Les peuples dominés 
réclament la reconnaissance de la valeur de leur culture. Il faut 
sortir du paradigme de l’imaginaire colonial qui dénie aux 
peuples africains une civilisation. À partir des schémas 
conceptuels européens, les noirs africains furent considérés 
comme des sauvages, des enfants vivant hors des processus 
historiques et ayant besoin d’une tutelle et de progrès. « 
L'Afrique, aussi loin que remonte l'histoire, est restée fermée, sans 
lien avec le reste du monde ; c'est le pays de l'or, replié sur lui-
même, le pays de l'enfance qui, au-delà du jour de l'histoire 
consciente, est enveloppé dans la couleur noire de la nuit. » 
(G.W.F. Hegel, 1965, p.247). Le Noir est loin de la civilisation 
parce qu’il est dans un état de sauvagerie et de barbarie. Le 
concept noir apparaît alors comme une construction culturelle. 
Cette fantaisie de l’imagination occidentale trouvait son 
fondement dans le privilège, supposé, d’une rationalité propre à 
la pensée civilisée. 

La lutte contre les discriminations est l’enjeu majeur de la 
reconnaissance. L’injustice est vécue chez Honneth comme un déni 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 145 

de reconnaissance. Il s’agit d’instaurer la dignité, la confiance et 
l’estime de soi chez les individus et les peuples victimes de mépris. 
Combattre les inégalités affectant les intérêts et les identités 
favorise la justice sociale et la réalisation de soi. 

3. Contribution de la théorie de la reconnaissance à la 
justice sociale en Afrique 

Le paradigme de la reconnaissance est pensé comme un remède 
à l’injustice. Il s’agit de vaincre les injustices relevant de l’exclusion 
économique et des modèles sociaux. En Afrique, la réception de 
la théorie de la reconnaissance peut contribuer au diagnostic des 
pathologies sociales, mais aussi aider à la promotion de la justice 
sociale. 

3.1. Diagnostic des pathologies sociales 

La priorité de la philosophie sociale chez Honneth consiste à 
analyser les pathologies sociales qui apparaissent comme des 
évolutions manquées ou des perturbations. Les difficultés peuvent 
provenir d’une incapacité à garantir aux individus les conditions 
d’une vie réussie. Les pathologies sociales sont ainsi décrites 
comme « les déficiences sociales au sein d’une société qui ne 
découle pas d’une violation des principes de justice communément 
acceptés mais aux atteintes aux conditions sociales de 
l’autoréalisation individuelle. » (A. Honneth, 2008, p. 35). Pour 
parvenir à une vie réussie et accomplie en Afrique, il faut 
rechercher les causes des pathologies qui minent les sociétés. 

Le mal social est identifié à la barbarie ou à la rationalité. Il 
s’agit de la maladie du tout, la maladie de la raison.  Selon M. 
Horkheimer et Th. W. Adorno (1974 p.52), « la Raison est plus 
totalitaire que n’importe quel système ». Le totalitarisme 
potentiel constitue le germe de toutes les pathologies sociales de 
la société. La pathologie est une déviation par rapport au 
normal. L’irrationalité de la raison est le processus de 
transformation de la raison en déraison. C’est le signe d’une 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 146 

évolution sociale négative. Le dysfonctionnement du tout a un 
impact sur le collectif. La fausse totalité façonne les individualités. 
La structure psychique des individus provient de la folie du tout. 
Les maux sociaux sont par conséquent le fruit du système. Les 
perturbations du système social se traduisent dans les 
expériences individuelles. Selon K. Genel (2023, p. 32), Honneth 
« entend par pathologie un phénomène social qui se manifeste 
en perturbant les formes de vie et en provoquant une souffrance 
des individus ». Celle-ci met en évidence les conditions sociales 
qui empêchent l’épanouissement des individus. Il est bien évident, 
à partir de cette théorie, les maux de la société africaine peuvent 
être pensés comme le produit du système qui façonne les 
mentalités. 

Au cœur des sociétés africaines, la superstition est définie par 
J.G. Bidima (2021, p. 84) comme « le fait de remettre son destin 
entre les mains de forces obscures et incontrôlables ». Cette 
ontologie sociale constitue des adjuvants psychologiques et 
spirituels pour les cadres politiques et spirituels. Il faut alors 
stigmatiser les dangers d’anarchie et de désintégration sociale 
qu’encourent les sociétés négro-africaines contemporaines. 
L’inflation des pratiques et des croyances relatives à la 
sorcellerie et à la prolifération des Églises charismatiques et 
thérapeutiques du réveil est la conséquence d’une une 
conjoncture chronique de la disette et de la misère des masses. 
Ces couches populaires « vivent et interprètent la situation 
misérable et chaotique dans laquelle elles sont jetées comme une 
situation d’exploitation et de persécution par les forces occultes 
et malfaisantes de la sorcellerie » (B. Awazi m’bambi kungua, 
2021, p. 59). La prolifération des croyances irrationnelles bloque 
l’émergence des sujets conscients de leurs irresponsabilités 
inaliénables dans la transformation structurelle et éthique de 
leurs sociétés appauvries et dysfonctionnelles.  



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 147 

En outre, la corruption est intégrée aux habitudes. « Il ne saurait 
y avoir condamnation de la part de ceux qui bénéficient des 
retombées, sauf lorsque l’on a le sentiment que d’autres groupes 
que le sien accaparent des ressources publiques à ses dépens » 
(P. Chabal et J-P. Daloz, 1999, p. 124). Le racket des usagers 
des services publics, à un niveau plus élevé, constitue la voie 
majeure de l’enrichissement et permet une véritable ascension 
sociale ou encore consolide une position plus éminente. Dans une 
perspective de la lutte contre les pathologies du social qui minent 
les sociétés, B. Awazi m’bambi kungua, (2021, p. 55), « préconise 
“une révolution éthique et intellectuelle’’ consistant au rejet des 
pratiques de la corruption, de l’irresponsabilité morale, de la 
prédation des richesses publiques et de l’irresponsabilité 
pathologique de la sorcellerie ».   

Confier son destin aux forces magiques est une régression de la 
conscience.  Adorno fustige la superstition par sa critique de 
l’astrologie. « Les astrologues et les spirites ont une réponse 
rapide et brutale pour chaque question, elle ne résout rien en 
fait, mais pas une série d’affirmations crues, elle soustrait chacune 
à toute solution » (Th. W. Adorno, 1991, p.225). L’occultisme 
fournit une vision du monde aux esprits faibles. Lier le destin de 
l’homme au cours des astres, c’est influencer son action. « La 
pensée est sous la tutelle de la nécessité et le possible est 
étouffé » (J.G. Bidima (2021, p. 84). Fonder sa capacité 
d’analyse sur la superstition, c’est fuir la complexité du réel et 
rechercher la simplification. « Nos coutumes ont instauré dans nos 
mentalités des règles et des croyances répondant à telles dérives 
intellectuelles » (T. R. Boa, 2010, p. 124). Toutes ces croyances 
anciennes contredisent le progrès scientifique du monde. De là, 
pour explorer le possible, il faut être guidé par la raison. 
Exprimant la maturité, la raison libère de toutes les formes de 
tutelle. Pour E. Kant (2015, p.5), accéder aux Lumières « consiste 
pour l’homme à sortir de la minorité où il se trouve par sa propre 
faute ». Les superstitions, la sorcellerie et les autres formes de 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 148 

croyances irrationnelles constituent une sorte de minorité. Il faut 
un usage public de la raison dans tous les domaines pour 
propager les Lumières dans les sociétés. In fine, la guérison des 
pathologies crée les conditions de la promotion de la justice 
sociale. 

3.2. La lutte pour la reconnaissance comme lieu de 
promotion de la justice sociale 

La théorie de reconnaissance fournit un cadre théorique 
susceptible d’élargir le concept de justice sociale. En droite ligne 
de la tradition dite utopiste de l’École de Francfort, on retrouve 
chez Honneth une conception de la critique sociale qui sont « des 
ententes insatisfaites qui sont autant de promesses d’un monde 
meilleur » (E. Renault, 2004, p.182). Les rapports sociaux 
peuvent favoriser ou empêcher la reconnaissance. C’est pourquoi 
le jeune Marx comprend le capitalisme comme un ordre social 
qui détruit les liens de reconnaissance qu’instaure le travail. Le 
conflit historique qu’engendre ce système est la lutte pour la 
reconnaissance. Les conflits sociaux sont comme une lutte morale 
que « les travailleurs opprimés mènent pour établir les conditions 
sociales d’une pleine reconnaissance » (A. Honneth, 2000, p. 
245). Le capitalisme à l’instar du colonialisme altère les 
conditions de réalisation d’une justice sociale. Cependant, 
reconnaître l’autre, c’est accepter les conditions sociales de 
l’autoréalisation. La tâche de la justice sociale consiste donc à 
dévoiler les situations qui sont en contradiction avec les critères 
de justice. La théorie des classes de la société capitaliste ne peut 
se borner à l’inégale répartition des biens matériels, mais « doit 
prendre en compte la répartition asymétrique des chances sur le 
plan culturel et psychique » (A. Honneth, 2006, p.220). 
Finalement, les luttes pour la reconnaissance sociale constituent 
d’une certaine une façon une condamnation de l’ordre social 
existant. 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 149 

La théorie de la reconnaissance est loin d’être un dogme, elle 
tend ses miroirs au monde africain pour « qu’il puisse y voir ses 
déformations, ses réfractions, ses identifications et ses 
sublimations » (J.G. Bidima, 2021, p. 77). Dans ces sociétés 
fragmentées, il faut promouvoir la justice sociale. Selon J. Rawls 
(1987, p. 31), les principes de la justice sociale fournissent un 
moyen de fixer « les droits et les devoirs dans les institutions de 
base de la société et ils définissent la répartition adéquate des 
bénéfices et des charges de la coopération sociale ». Partager 
une conception de la justice établit un lien d’amitié entre les 
citoyens, et cela empêche la poursuite d’autres fins. 
Contrairement à cette approche de Rawls de la justice, la réalité 
est autre en Afrique. Alors la modification de la politique sociale 
est un minimum nécessaire pour soulager les souffrances des 
populations. La plupart des pays subissent des pressions 
internationales qui mettent en péril le financement des 
programmes sociaux qui visent l’éducation, la santé, la sécurité, 
l’aide sociale et la réduction de la pauvreté. 

Le désastre social provoqué par l’ajustement structurel dans le 
cadre duquel l’on n’a pas suffisamment pris en compte les 
dimensions sociales pose le problème de la responsabilité des 
décideurs politiques. « Les programmes d’ajustement structurel 
sont guidés par la même philosophie, et appliqués avec l’idée 
absurde qu’une économie de marché peut fonctionner et produire 
des richesses dans une société où l’immense majorité des individus 
n’a pas accès au minimum vital » (E.M. Mbonda, p. 43). Un État 
sous ajustement structurel s’apparente à une entreprise 
commerciale qui par principe, n’a pour seul souci que la 
rentabilité et la performance économique. L’exigence 
d’efficacité est souvent incompatible avec les droits des citoyens. 
Le profil de développement social d’une société est donc fonction 
de la nature des besoins de ses membres, de son niveau 
technologique ainsi que du degré d’autonomie et de solvabilité 
de ses consommateurs. Contredire les besoins réels d’un peuple 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 150 

est un asservissement. « Asservir un peuple veut dire le 
contraindre à une activité qui ne provient pas de ses propres 
besoins, mais de ceux d’un autre, pour une fin qui n’est pas la 
sienne, mais celle d’un autre » (M. Towa, 2011, p. 339). Les 
problèmes des pays en développement sont caractérisés par la 
qualité de la consommation : les besoins essentiels et la 
satisfaction primaire. Répondre aux besoins fondamentaux de 
l’être humain, c’est reconnaître sa personne et sa dignité. Il s’agit 
d’une exigence de justice qui ne renvoie pas seulement à une 
exigence d’égalité au sens traditionnel, c’est-à-dire créer 
l’égalité sociale. « Dans la théorie de la justice comme équité, la 
position originelle d’égalité correspond à l’état de nature dans 
la théorie traditionnelle du contrat social » (J. Rawls, 1987, p. 
38). L’égalité selon l’état de nature n’est pas une situation 
historique mais plutôt une situation hypothétique. Loin de 
l’hypothétique distribution des richesses et des biens dans un 
rapport d’équité, la justice sociale doit garantir l’épanouissement 
des individus. 

Au-delà des injustices que cible le paradigme de la 
reconnaissance à savoir la domination culturelle, il faut plutôt 
penser au paradigme de la redistribution qui met l’accent sur les 
injustices socio-économiques. Cependant, la reconnaissance 
culturelle peut être improductive car elle est souvent une diversion 
vis-à-vis des problèmes véritables qui sont de nature 
économique. La culture est loin d’être une valeur absolue, elle est 
extérieure à l’identité humaine générique. Selon (M. Towa, 2011, 
p. 343), le statut culturel, c’est l’extériorité, « Une fois produit, 
tout élément culturel devient détachable de son producteur et 
disponible pour quiconque veut s’en emparer ». L’éloge de 
l’identité culturelle peut être un voile pour masquer la vraie 
réalité qui est d’ordre économique. Il faut lutter pour réduire les 
inégalités liées au travail et à la redistribution des ressources 
publiques. 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 151 

La redistribution vise ainsi la restructuration économique, une 
amélioration de la qualité de vie des populations. D’ailleurs la 
justice implique à la fois la reconnaissance et la redistribution. Les 
revendications de changement culturel se mêlent aux 
revendications de changement économiques. « Évidemment, cette 
distinction entre injustice économique et injustice culturelle est 
analytique. Dans la pratique elles sont enchevêtrées » (N. Fraser, 
2011, p. 18). Le remède à l’injustice économique passe par la 
redistribution des revenus, la soumission des décisions 
d’investissement à un contrôle démocratique. Il s’agit de 
combattre la dilapidation des ressources publiques. Quant à 
l’injustice culturelle son remède réside dans le changement 
culturel. C’est la reconnaissance ou la valorisation culturelle. 
Corriger les injustices exige de transformer tant l’économie 
politique et la culture. Il importe de corriger les discriminations 
liées au genre et à la race qui relèvent de l’économie politique 
et de la culture. « La race tout comme le genre est un groupe 
mixte. Elle ressemble d’un côté à la classe puisqu’elle constitue un 
principe culturel de l’économie politique » ((N. Fraser, 2011, p. 
28). Le statut social et le genre structure la division capitaliste du 
travail. 

Les emplois de bas niveau et à bas salaire sont occupés par les 
personnes issues des classes défavorisées tandis que les 
professions libérales, les activités techniques et d’encadrement, 
bien rémunérées sont occupées par l’élite. Par conséquent la 
justice sociale exige que les emplois soient porteuses d’attentes 
de reconnaissance : le talent et la compétence. La reconnaissance 
du talent et de la compétence fait naître une émulation. Il en 
découle que l’approbation sociale concourt au développement 
des capacités des individus. 

La critique sociale, issue de la théorie de la reconnaissance, est 
une piste pour diagnostiquer les pathologies dont souffrent les 
sociétés africaines. Ce dysfonctionnement du tout social, entraîne 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 152 

l’inflation des pratiques, des croyances et la corruption. Toutefois, 
pour assurer une vie réussie, il faut combattre ces maux qui 
façonnent les mentalités par une révolution éthique et 
intellectuelle. Guérir du mal social facilite la promotion de la 
justice. Les luttes pour la reconnaissance prouvent que les conflits 
sociaux visent la réparation des injustices. La reconnaissance et 
la distribution sont enchevêtrées pour lutter contre les dérives de 
l’économie politique et de la culture. 

Conclusion  

Le paradigme de la reconnaissance, articulé à la pensée d’Axel 
Honneth, est un renouvellement de la théorie critique de l’École 
de Francfort. Axée sur la critique des rapports intersubjectifs, la 
théorie de la reconnaissance analyse la réification de la société 
au-delà du résultat du fétichisme de la marchandise. Les conflits 
sociaux sont pensés à la lumière d’un désir inavoué de 
reconnaissance. Dans la perspective de la quête de la justice 
sociale, le déni de reconnaissance est perçu comme une 
oppression. Cette situation peut conduire à une haine de soi, à 
une perte de l’estime de soi. Dès lors, les luttes permettent aux 
individus de s’émanciper des conditions sociales dégradantes. La 
reconnaissance est un besoin vital car elle favorise la liberté. La 
formation de l’identité dépend de l’estime social dont bénéficie 
l’individu dans la société. Par ailleurs, la reconnaissance culturelle 
implique le respect des droits des peuples. La légitimité politique 
attribuée aux groupes implique le respect des appartenances, 
l’élimination des discriminations institutionnelles qui découlent des 
stéréotypes et des préjugés culturels. Il s’agit de garantir une 
coexistence ou une intégration de plusieurs cultures dans un 
espace social. La politique multiculturelle est l’acceptation de la 
diversité et de l’hétérogène. 

La théorie de la reconnaissance, en tant que miroirs des sociétés, 
permet de penser la justice sociale en Afrique. Il s’agit 
d’identifier à partir de la philosophie sociale de Honneth les 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 153 

pathologies qui empêchent une vie réussie et accomplie. Les maux 
sociaux apparaissent comme le fruit du système qui façonne la 
structure psychique des individus. Stigmatiser les dangers 
d’anarchie et de désintégration sociale qu’encourent les sociétés 
négro-africaines contemporaines est nécessaire pour le 
renouvellement des mentalités. La promotion d’une révolution 
éthique et intellectuelle consiste à rejeter les croyances 
irrationnelles, l’irresponsabilité morale, la corruption et la 
prédation des ressources publiques. Par conséquent, la guérison 
de ces pathologies implique une justice sociale. Il importe de 
modifier la politique sociale afin de soulager les souffrances des 
populations. La justice implique à la fois la reconnaissance et la 
redistribution. Une restructuration économique est nécessaire 
pour corriger les injustices et les inégalités économiques. Quant 
aux injustices culturelles, il faut la reconnaissance ou la 
valorisation culturelle. Au fond, la pratique de la justice sociale 
implique une visibilité de l’Afrique, car l’invisibilité ne renvoie pas 
à un fait cognitif, mais « doit signifier plutôt une situation sociale 
particulière » (A. Honneth, 2006, p.227). 

 

Références bibliographiques 

ADORNO, Theodor W., 1991, Minima Moralia, trad. de 
l’allemand par Eliane Kaufholz et J.R. Ladmiral, Paris, Payot. 

AWAZI M’BAMBI KUNGUA Benoît, 2011, De la postcolonie à la 
mondialisation néolibérale, Paris, L’Harmattan. 

BIDIMA Jean Godefroy, 2021, « Théories critiques et “miroirs du 
monde’’ », Les cahiers philosophique de Strasbourg, n° 50, p. 75-
102.  

BOA Thiémélé Ramsès, 2010, La sorcellerie n’existe pas, Abidjan 
CERAP. 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 154 

CHABAL, Patrick et DALOZ Jean-Pascal, 1999, L’Afrique est 
partie ! Du désordre comme instrument politique, Paris, Ed. 
Economica. 

FERRY Jean-Marc, 1987, Habermas, l’éthique de la 
communication, Paris, PUF.  

FISCHBACH, Franck, 2016, « Critique et réflexion : la réflexion 
dans la Théorie critique de l’École de Francfort », Philosophiques, 
vol. 43, n°2, p. 233-248. 

FISCHBACH, Franck, 2009, Sans objet, Paris, Vrin. 

FRAZER Nancy, 2011, Qu’est-ce que la justice sociale ?, trad. de 
l’anglais par Estelle Ferrarese, Paris, La Découverte. 

GENEL Katia, 2024, « Diagnostics critiques. Maladies et 
pathologies sociales dans la théorie critique de l’École de 
Francfort », Rue Descartes, vol. 1, n° 103, p. 27-44. 

GENEL Katia et DERANTY Jean-Philippe, 2020, Reconnaissance 
ou mésentente ?, Paris, Éditions de la Sorbonne. 

HEGEL Georg Wilhem Friedrich, 1965, La raison dans l’histoire, 
trad. de l’allemand par Kostas Papaioannou, Paris, Plon. 

HEGEL Georg Wilhem Friedrich, 2012, Phénoménologie de 
l’esprit, trad. de l’allemand par Jean-Pierre Lefebvre, Paris, 
Flammarion. 

HONNETH Axel, 2000, La lutte pour la reconnaissance, trad. de 
l’allemand par Pierre Rusch, Paris, Gallimard. 

HONNETH, Axel, 2007, La réification, trad. de l’allemand par 
Stéphane Haber, Paris, Gallimard. 

HONNETH Axel, 2008, La société du mépris, trad. de l’allemand 
par Olivier Voirol et al, Paris, La Découverte. 



KOUASSI N’guessan J., Reconnaissance et justice sociale : une contribution 
de la théorie critique d’Axel Honneth à la justice sociale en Afrique 

 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, hƩp://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 155 

HORKHEIMER Max, 1974, Théorie traditionnelle et théorie critique, 
trad. de l’allemand par Claude Maillard et Sibyle Muller, Paris, 
Gallimard. 

HORKHEIMER Max & ADORNO Theodor W. 1974, La dialectique 
de la Raison, trad. de l’allemand par Eliane Kaufholz, Paris, 
Gallimard. 

KANT Emmanuel, 2015, Qu’est-ce que les Lumières ?, trad. de 
l’allemand par Jean-Michel Muglioni, Paris, Hatier. 

MBONDA Ernest-Marie, 2009, « Pour un État juste et efficace en 
Afrique », Annales du CERJUSP, n°001, p. 31-49). 

POURTOIS Hervé, 1999, « Morale de la reconnaissance et 
diversité culturelle », Recherches sociologiques, n°2, p. 43-56. 

RAWLS John, 1987, Théorie de la justice, trad. de l’américain par 
Catherine Audar, Paris, Seuil. 

RENAULT Emmanuel, 2004, « Reconnaissance, institution, 
injustice », MAUSS, n°23, p. 180-195. 

RENAULT Emmanuel, 2009, « Reconnaissance, lutte, domination : 
le modèle hégélien », Politique et sociétés, vol. 28, n°3, p. 23-43. 

TAYLOR Charles, 2009, Multiculturalisme, trad. de l’américain 
par Dénis-Armand Canal, Paris, Flammarion. 

TOWA, Marcien, 2011, Identité et transcendance, Paris, 
L’Harmattan. 


