
S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 155 

Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte 

diasporique. Une lecture des œuvres 
romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou 

Diome 
 

Samedi KOYE1 et TAIBE Marcel2 

1. Université de Pala-Tchad 
2. Université de Ngaoundéré-Cameroun 
Auteur correspondant : samedikoye@gmail.com 
Article soumis, le 19/05/2025 et accepté, le 23 juin 2025 
Réf : AUM12-0111 
 
 
Résumé : Le présent article éclaire d’une lumière neuve la situation du 
personnage immigré confronté aux stéréotypes en contexte diasporique dans 
quelques œuvres romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome. Son 
objectif en est de démontrer comment l’Africain ne se laisse pas définir par 
l’Autre. Les stéréotypes sur lesquels s’appuie la communauté d’accueil pour 
faire passer le personnage immigré pour un nègre sauvage et inférieur ne 
réussissent pas à figer son identité. Dans sa réaction, le personnage immigré 
africain déconstruit les attributs stéréotypés que veut lui imposer la pensée 
unique. La critique de l’européocentrisme et la quête d’une identité 
transculturelle sont les signes de victoire de l’immigré sur les stéréotypes 
racistes. En dépit de l’adversité, l’immigré réussit à se réaliser en s’imposant 
par ses mérites. La place qu’occupent Mabanckou et Diome dans le champ 
littéraire mondial est une preuve patente de la victoire des enfants de la 
postcolonie. Partant, Alain Mabanckou et Fatou Diome balisent les voies d’une 
Afrique nouvelle qui refuse le statut de victime pour se construire une identité 
transculturelle en cette ère de la mondialisation.  
Mots clés : immigré, stéréotypes, déconstruction, romanciers, diaspora  

 
 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 156 

"The Immigrant Character: Between Confrontation and Deconstruction of 
Stereotypes in a Diasporic Context. A Reading of the Novels of Alain 

Mabanckou and Fatou Diome" 

Abstract: This article sheds new light on the situation of the immigrant character 
confronted with stereotypes in a diasporic context in some novelistic works by 
Alain Mabanckou and Fatou Diome. Its objective is to demonstrate how the 
African does not allow himself to be defined by others. The stereotypes on which 
the host community relies to make the immigrant character appear as a savage 
and inferior Negro do not succeed in solidifying his identity. In his reaction, the 
African immigrant character deconstructs the stereotypical attributes that unique 
thinking wants to impose on him. The critique of Eurocentrism and the quest for a 
transcultural identity are signs of the immigrant's victory over racist stereotypes. 
Despite adversity, the immigrant succeeds in achieving his potential by 
establishing himself through his merits. The place occupied by Mabanckou and 
Diome in the world literary field is clear proof of the victory of the children of 
the postcolony. Therefore, Alain Mabanckou and Fatou Diome mark the paths of 
a new Africa which refuses the status of victim to build a transcultural identity in 
this era of globalization.  
Keywords: immigrant, stereotypes, deconstruction, novelists, diaspora 
 
Introduction : 

La représentation mentale qu‘un sujet se fait de l‘autre est 
souvent empreinte de stéréotypes et de clichés issus de la doxa. 
Le contexte diasporique par la multiplicité des nationalités, est 
un cadre par excellence où l’identité est le plus souvent 
confrontée à l’altérité. Le désir de définir l‘autre par rapport à 
soi conduit à émettre de jugement positif ou négatif. En 
s’inscrivant dans l’inconscient collectif, les attributs assignés à 
l’autre structurent les mentalités et définissent les rapports entre 
les hommes issus de différentes aires culturelles. Résidant dans les 
pays étrangers, les écrivains contemporains se penchent sur les 
problèmes que rencontrent les immigrés sur leur terre d’accueil. 
Pour leur part, Alain Mabanckou et Fatou s’intéressent 
spécifiquement aux stéréotypes et clichés attribués aux 
personnages immigrés d’origine africaine en France. C’est dans 
cette perspective que les romans Black Bazar et Tais-toi et meurs 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 157 

d’Alain Mabanckou mettent en scène des personnages immigrés 
africains qui se dressent contre les stéréotypes et clichés que leur 
collent la société d’accueil. Fatou Diome à travers Le Ventre de 
l’Atlantique et Celles qui attendent traite également de la question 
de l’immigré face aux stéréotypes en contexte diasporique.  

Partant, comment les productions romanesques représentent les 
personnages en situation de déconstruction des stéréotypes et 
clichés en milieu diasporique ? En partant de l’imagologie dans 
une perspective comparative, l’analyse se propose de démontrer 
comment l’Africain ne se laisse pas définir par l’autre. La 
première partie se penche sur le personnage immigré face aux 
stéréotypes émis par la société d’accueil. La deuxième partie 
s’attarde sur la réaction de l’étranger qui s’investit dans la 
déconstruction des attributs stéréotypés.  

1. Personnage immigré face aux stéréotypes  

En contexte diasporique, le personnage immigré est confronté à 
aux stéréotypes.  Dans ce nouvel espace surgissent les croyances 
qui discréditent l‘identité du personnage. Il s‘agit dans le cas 
d‘espèce de la survivance du vieux mythe du nègre sauvage dont 
le corollaire est l‘idéologie de l‘infériorisation de l‘identité nègre. 

1.1. Personnage immigré, un nègre sauvage  

À priori, le mythe du nègre sauvage construit par les écrivains 
exotiques par le biais des discours et des images continue 
d’alimenter le regard que la société d’accueil porte sur le 
personnage étranger. Se livrant à des généralisations, la 
population d’accueil du texte attribue l’image du nègre sauvage 
à tous les personnages immigrés sans exception. Devenu par son 
pouvoir et son ampleur, le masque du nègre sauvage établit et 
maintient les frontières entre les races représentées dans la scène 
romanesque. Résidant en contexte diasporique, Fatou Diome 
part de son expérience personnelle pour convaincre de la survie 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 158 

du mythe du nègre sauvage. Dans le roman, Le Ventre de 
l’Atlantique, les déterminations raciales sont indissociables des 
représentations mentales que les personnages Blancs se font des 
immigrés.  

En effet, pour le personnage européen représenté, le Noir 
demeure un nègre sauvage aux antipodes de l’idéal humain 
construit qu’il représente. La narratrice, Salie en est victime en ce 
qu’elle est considérée non pour ce qu’elle est mais plutôt pour son 
appartenance à la race noire : « J‘avais débarqué en France dans 
les bagages de mon mari, tout comme j‘aurais pu atterrir avec lui 
dans la toundra sibérienne. Mais une fois chez lui, ma peau 
ombragea l’idylle-les siens ne voulant que Blanche-Neige -, les 
noces furent éphémères et la galère tenace. » (Fatou Diome, 
2003 :43). La race déclenche l’exclusion de cette femme 
africaine en terre étrangère. C‘est encore les morts qui 
définissent les lois et continuent à structurer les rapports entre les 
vivants. Les écrivains exotiques disparus continuent d’influencer la 
pensée des vivants : « En Europe, l’information sur l’Afrique n‘était 
donc pas toujours correcte, souvent simpliste et incomplète » 
(Schipper De Leeuw Mineke, 1979 : 271-272). C‘est dans cette 
optique que les vivants subissent les effets de leurs 
représentations subjectives au sujet de la race noire. Salie se voit 
attribuée une identité raciale qui la cheville au cœur du monde 
des ténèbres représenté depuis longtemps par les écrivains 
exotiques. Les récits de voyage produits par la littérature 
coloniale ont diffusé des images du nègre sauvage qui sont 
retransmises par les manuels scolaires, les masses médias et les 
bandes dessinées pour ne citer que ces moyens de diffusion.  

Dans la société du texte, les adolescents français de souche sont 
déterminés par l’image du nègre sauvage. Les railleries, les 
humiliations, les dénigrements dont sont victimes les footballeurs 
noirs justifient l’influence permanente de ces images dominantes. 
Moussa, le footballeur n’est pas désigné par son nom qui 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 159 

l’individualise mais plutôt par le terme générique globalisant 
toute une race. Ses coéquipiers le désignent « négro » et le 
rattachent aux espèces sauvages habitant dans la jungle 
barbare. C’est après les matchs, temps de confidences que les 
coéquipiers et les adversaires de Moussa ravivent le mythe du 
nègre sauvage : « -Hé ! négro ! Tu ne sais pas faire une passe 
ou quoi ? Aller ! Passe le ballon, ce n‘est pas une noix de coco ! 
» (Fatou Diome, 2003 : 100). Encore une fois, les footballeurs 
noirs sont traités de singes. La narratrice insiste sur cet état des 
choses : « les mêmes qui les acclament lorsqu’ils marquent un but 
leur font des cris des singes, leur jettent des bananes et les 
traitent de sales nègres lorsqu’ils ratent une action. » (Fatou 
Diome, 2003 : 247) C’est là, la survivance du mythe du nègre 
sauvage dans l’univers romanesque de Fatou Diome. Dans 
l’univers romanesque d’Alain Mabanckou, le mythe du nègre 
sauvage construit par les écrivains exotiques continue de 
marginaliser les personnages noirs. En effet, la vue de la peau 
noire tend à produire une réaction allergique pour certains 
personnages européens. Il est rappelé aux étrangers noirs leurs 
origines sauvages, l’époque de barbarie où n’eut été l’arrivée 
du colon, le Noir demeurerait dans l’éternelle jungle. Le roman, 
Black Bazar souscrit à cette forme d’écriture. Par la 
caractérisation d’un personnage atypique, la prose réussit à 
témoigner de la survivance du mythe du nègre sauvage. Le 
personnage Hippocrate passe pour un prototype dans cette 
campagne de déshumanisation de la race noire. Ancré dans ses 
clichés, monsieur Hippocrate s’en prend aux colons qui selon lui, 
n’ont pas achevé leur « mission civilisatrice » : « Il dit que les 
colons n’ont pas bien terminé leur boulot, qu’il leur en veut à mort 
pour ça, qu’ils auraient dû nous fouetter encore plus pour nous 
inculquer les bonnes manières. » (Mabanckou, 2009 :36) Le 
discours de monsieur Hippocrate apporte la preuve que le XXIe 
siècle conserve encore l’héritage légué par les écrivains exotico-
coloniaux. Les personnages européens continuent de reproduire 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 160 

les formes de pensée rattachant le Noir à la sauvagerie 
congénitale. Par ailleurs, le mode de vie des africains inspire à 
monsieur Hippocrate la xénophobie. C’est pourquoi il exige 
d’urgence le rapatriement de ses voisins noirs qu’il nomme de 
façon dépréciative « Y a bon Banania ». Par l’entremise du 
discours rapporté, le narrateur rend compte des propos de 
monsieur Hippocrate : « Et il est allé larmoyer auprès de notre 
propriété commune qu’il y avait des groupuscules d’Africains […] 
Qu’il fallait envoyer ces Y‘a bon Banania chez eux sinon lui il ne 
paierait plus son loyer et ses impôts » (Mabanckou, 2009 : 40). La 
logique de ce personnage est de maintenir l’écart entre les races. 
En outre, le discours et l’attitude de monsieur Hippocrate 
s’inscrivent dans les oppositions binaires défavorables aux Noirs 
théorisés au XVIIIè siècle à l’apogée de l’esclavage : « Le Blanc 
projette sa lumière sur le Noir pour l’expliquer. Et cela va de soi 
puisqu‘il est une sorte de modèle parfait. […] Pour l‘exercer, il 
aime affirmer des distinctions et penser par couples opposés. Blanc 
contre noir. Vrai contre faux. Civilisé contre sauvage. » (Labrosse, 
2001 : 89). La société de texte se peuple des choses qui 
maintiennent le mythe du nègre sauvage. Il est assigné au Noir 
une identité figée.  

À tout prendre, force est de relever que les enfants de la 
postcolonie mettent l’accent sur le mythe du nègre sauvage. Le 
nègre barbare est d‘actualité dans le rapport que la population 
autochtone entretient avec les étrangers. Les écrits des écrivains 
ont influencé et influencent encore les mentalités des personnages 
blancs représentés dans l’univers romanesque. Par la 
représentation du mythe du nègre sauvage, le discours 
romanesque pose le déni de l’Autre en tant qu’individu. Pour les 
personnages européens du texte, l’identité sauvage du Noir est 
intrinsèquement liée à sa nature biologique. C’est ainsi ils se 
plaisent à inférioriser l’immigré africain.  

 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 161 

1.2 Idéologie d’infériorisation de l’identité nègre 

On observe chez le personnage européen représenté dans 
l’univers romanesque une idéologie visant à inférioriser l’immigré 
africain. Par idéologie, il faut entendre tout système de 
représentations propres à une race, à un groupe, à une classe 
sociale donnée. Dans la terminologie marxiste, l’idéologie 
renvoie à un système de représentations, à un ensemble de 
croyances, à un ensemble d’idées juridiques, morales, religieuses 
qu’une classe sociale tient pour vérité illustrant sa vision du 
monde. Étant une idée en tant qu'elle domine, l’idéologie est une 
construction intellectuelle destinée à justifier l'ordre social 
existant. De là, on parle de l’idéologie lorsqu’intervient la 
référence à des systèmes de valeurs partagés par un groupe 
dominant. La concrétisation de ces valeurs régies par des normes 
devient possible lorsque l’idéologie effectue un travail 
d’actualisation. L’idéologie se matérialise donc par le point de 
vue d’un sujet qui, à partir de ses jugements axiologiques, 
recompose le réel en fonction de ses critères préférentiels. Pour 
Philippe Hamon, « l’idéologie sera donc ici considérée comme un 
système de valeurs » (1984 :54). Poursuivant dans la précision de 
l’étude de l’idéologie dans le texte littéraire, Philippe Hamon 
insiste sur le fonctionnement de l’idéologie sous ses divers 
appareils évaluatifs. Cela s’entend dans la mesure où le discours 
littéraire se réfère très souvent à une norme sous l’angle duquel 
un personnage est évalué s’il est porteur ou non d’une idéologie.  

Dans l’univers romanesque, la distinction entre le sort du 
personnage immigré et les privilèges dont jouit le groupe 
dominant traduit la mise en œuvre d‘un système d’idées qui 
entretient l’hégémonie. Fatou Diome laisse observer quelques 
manifestations de l’idéologie discriminatoire dans Le Ventre de 
l’Atlantique. Face aux diverses formes de déshumanisation du 
personnage immigré, la narratrice Salie pointe du doigt 
l’idéologie propre à la population d’accueil. Elle s’aperçoit que 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 162 

la période coloniale constitue la belle époque pour l’idéologie 
d’infériorisation du personnage africaine : « Remarquez à 
l’époque où l’on vendait pêle-mêle le nègre, l’ébène et les épices, 
personne n’achetait d’esclave malade. Et dans les colonies, les 
autochtones crurent pendant longtemps que jamais le maître blanc 
ne tombait malade » (Fatou Diome, 2003 : 215). Après avoir situé 
dans le temps l’idéologie hiérarchisant les races, la narratrice 
démontre la continuité et l’actualisation de cette idéologie dans 
sa société d’accueil. Le roman, Celles qui attendent brosse l’effet-
idéologie dont les différentes formes de réalisations passent par 
l’instauration des lois contre l’immigration : « Les lois contre 
l’immigration changent en permanence, tels des pièges sans cesse 
repositionnés afin de ne laisser aucune chance au gibier » (Fatou 
Diome, 2010 :230). La narratrice établit la responsabilité de 
l’idéologie par le questionnement qu’elle formule : « Celui qui 
applique le mot « choix » aux êtres humains ne peut nier l’existence 
d’une motivation secrète expliquant sa démarche » (Fatou Diome, 
2010 :240). Les questions que pose la narratrice, Salie soulève 
la problématique de la subjectivité dans l’étude de l’idéologie. 
La narratrice rend l’Occident responsable de l’idéologie dont les 
effets participent de la fixation de l’identité du Noir, l’Africain 
est réduit à une identité subalterne : « Immigration choisie pour 
la guerre ! […] Immigration choisie pour l’industrialisation ! […] 
Immigration choisie, aujourd’hui, pour les besoins d’une main-
d’œuvre compétente et peu coûteuse. » (Fatou Diome, 2010 
:240). L’Africain est un produit de l’idéologie occidentale. Dans 
cette interaction idéologique, chaque système de valeurs fait 
l’objet d’une remise en question par la partie adverse. Fatou 
Diome part de son système de référence des valeurs, l’être 
humain comme valeur en soi, jamais comme un moyen, pour jeter 
le discrédit sur l’idéologie des hiérarchies entre les races 
élaborées par les occidentaux. C‘est pourquoi l’Europe vue par 
Fatou est réduite aux métaphores négatives : « L’Europe ! La faim, 
le froid, le racisme, la solitude, les petits boulots, l‘esclavage 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 163 

économique ! Les barbelés administratifs autour de la zone Euro » 
(Fatou Diome, 2010 : 316) Le deuxième roman, Le Ventre de 
l’Atlantique présente le personnage immigré qui évolue sous 
l’idéologie des hiérarchies en tant que « nouvelles chaines de 
l’esclavage » (Fatou Diome, 2003 : 217) Pour sa part, Alain 
Mabanckou propose un traitement particulier de l’effet-
idéologie sous lequel s‘observe le rejet du personnage immigré.  

Dans le roman, Black Bazar, le personnage Hippocrate, enraciné 
dans l’idéologie discriminatoire qu’il considère comme des vérités 
éternelles, déshumanise le personnage d‘origine africaine. Son 
intervention est toujours marquée par l’idéologie. Le personnage 
narrateur revient sur ses propos : « Il me gueule sa fierté d’être né 
français de souche. Je l’ai par exemple entendu râler que la France 
ne peut plus héberger toute la misère du monde, surtout ces 
Congolais » (Mabanckou, 2009 : 36-37). Le personnage 
Hippocrate râle à tout bout de discours soit pour rappeler son 
appartenance à la France soit pour réitérer l’infériorité des 
personnages d’origine. Cette mise en scène renseigne sur le 
système normatif auquel se réfère la vision binaire du monde de 
monsieur Hippocrate : « positif-négatif, bon-mauvais, convenable-
inconvenant, correct-incorrect, méchant-gentil, heureux-
malheureux, bien-mal, beau-laid, etc. » (Hamon, 1984 : 104-105). 

En clair, la déshumanisation du personnage immigré africain 
inspirée du stéréotype, le nègre sauvage, se prolonge dans 
l’idéologie des hiérarchies. Le pays hôte à travers le pouvoir 
public et ses institutions concrétise la hiérarchie entre les races. En 
outre, l’espace d’accueil mobilise un ensemble de facteurs 
historiques, politiques sociaux culturels pour consolider ce clivage 
identitaire. C’est ce qui justifie les attributs stéréotypés du 
personnage noir.  

 

 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 164 

1.3. Attributs stéréotypés du personnage noir 

En contexte diasporique, les stéréotypes de par leur tendance à 
représenter l’Autre et le Soi contribuent au rejet des personnages 
noirs. Selon le théoricien, Sales-Wuillemin, la formation des 
stéréotypes s’appuie sur quatre points essentiels « – émission de 
« jugements polarisés » : […] – la « surgénéralisation » […] – la 
« distorsion de la réalité et le biais dans le souvenir » : […]– la « 
corrélation illusoire » (Sales-Wuillemin, 2006 : 82). Considéré par 
rapport au personnage blanc qui juge, le Noir cesse d’être 
étranger pour demeurer l’Autre. Les personnages européens 
voient les immigrés africains comme l’envers de la représentation 
qu’ils ont de leur race blanche. D’un point de vue imagologique, 
les romans produits par Fatou Diome et Alain Mabanckou 
illustrent les diverses manifestations des stéréotypes relatifs à la 
race noire. S’inspirant de leur expérience personnelle, les 
romanciers lèvent un pan de voile sur des stéréotypes inventés 
par les Blancs. Chez Fatou Diome, le Noir tel qu’il apparaît cesse 
d’être étranger pour demeurer l’Autre. Il lui est attribué une 
identité issue des jugements concrétisant des préjugés négatifs au 
sujet de la race noire. Le groupe dominant conserve ces préjugés 
en vue de les partager d’une génération à une autre. La 
narratrice, Salie relève les stéréotypes construits par les 
personnages blancs dans l’espace français : « En Europe, mes 
frères, vous êtes d’abord noirs, accessoirement citoyens, 
définitivement étrangers, et ça, ce n’est pas écrit dans la 
Constitution, mais certains le lisent sur votre peau. » (Fatou Diome, 
2003 : 176). Les stéréotypes revêtent un caractère fonctionnel. 
S’appuyant sur un détail jugé important, les membres de la 
société d’accueil intériorisent les stéréotypes et les diffusent de 
manière permanente. C’est dans cette perspective que les 
stéréotypes passent des imageries sociales pour s’établir dans 
les lois régaliennes de l’État français. Le ministère de 
l’immigration et de l’identité nationale est une forme 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 165 

institutionnelle des stéréotypes en tant que projection de Soi dans 
la représentation de l’Autre. Les conditions à remplir pour un 
séjour sur l’espace français s’inspirent des stéréotypes relatifs à 
la représentation de la race noire. La narratrice s’en souvient 
: « un certificat médical qui déclarait : Remplir les conditions 
requises au point de vue sanitaire pour être autorisé à résider en 
France. Ainsi donc, la maladie est considérée comme une tare 
rédhibitoire pour l‘accès au territoire français » (Fatou Diome, 
2003 :215). Le roman, Celles qui attendent s’attarde également 
sur la représentation mentale que les personnages blancs font 
des immigrés noirs. Dans le cas d’espèce, Fatou Diome inverse la 
situation en faisant voyager un Blanc vers l’espace africain en 
vue de confronter et de vérifier ses clichés sur les Africains et 
l’Afrique. L’épouse espagnole d’Issa en vacances au Sénégal 
laisse échapper les stéréotypes au sujet de la race noire : « Elle 
ne se gênait pas pour exposer son corps : « Il paraît que les Noirs 
aiment les femmes rondes » ricanait-elle, pour se dispenser de toute 
décence » (Fatou Diome, 2010 : 272). 

La réappropriation des stéréotypes se poursuit sous d’autres 
formes sous la plume d’Alain Mabanckou. Les préjugés donnant 
lieu à la projection de Soi dans la représentation de l’Autre sont 
déterminants à travers les rapports entre les personnages. Les 
barrières raciales s’établissent entre ceux-ci et rendent difficile 
le vivre ensemble. Surgissant comme un ressort, la réaction de la 
population autochtone à la peau noire devient un marqueur qui 
aide à apprécier la projection de Soi dans la représentation de 
l’Autre. Dans le roman, Tais-Toi et meurs, le romancier joue sur les 
stéréotypes intériorisés par la société d’accueil pour tourner en 
ridicule les personnages prisonniers des clichés. Mabanckou 
s’intéresse aux personnages martiniquais qui reproduisent les 
stéréotypes diffusés dans l’espace français. Le regard qu’ils 
portent sur les Noirs d’Afrique relève des stéréotypes. Pour 
réussir le jeu afin de mieux recueillir les stéréotypes relatifs aux 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 166 

personnages noirs, Mabanckou octroie la carte nationale 
d’identité de la République martiniquaise à José Monfort, 
immigré africain : « -José Monfort ! […] Est-ce que tu sais que 
c‘est des Noirs comme toi qui salissent la race dans ce pays ? 
Pourquoi tu fraudes dans les transports ? Il faut laisser ça aux 
Africains. » (Mabanckou, 2012 : 71). Le roman semble réussir son 
jeu scénique. En faisant passer un africain pour un martiniquais, 
le roman recueille les stéréotypes hérités de l’imagerie 
européenne. Le martiniquais concrétise les préjugés intériorisés et 
diffusés par la population blanche. Prenant appui sur la race 
d’appartenance du personnage, Julien Monfort : « le Martiniquais 
n‘arrêtait pas de maudire les Africains de Paris » (Mabanckou, 
2012 : 71). Il suffit qu’un petit fait pour déclencher les clichés 
tapis dans la mémoire. La réaction de l’agent face à la race noire 
conforte ses préjugés sur les Africains. Issu d’un groupe 
minoritaire, le personnage immigré est perçu sous l’angle des 
stéréotypes. C’est du moins ce que laisse observer l’agent 
martiniquais lorsqu’il présente Julien Monfort à l’un de ses agents 
au poste de police : « -Ce type est martiniquais, mais il a un 
comportement d’Africain ! Les Africains foutent la merde ici et on 
nous confond avec eux parce que nous sommes tous des Noirs ! » 
(Mabanckou, 2012 : 72). 

En somme, l’analyse des stéréotypes démontre comment la 
représentation de la race noire est une concrétisation des 
préjugés issus de l’imagerie sociale. La population autochtone 
maintient l’immigré noir au bas de l’échelle. La réappropriation 
de la question identitaire chez Mabanckou se particularise par 
la continuité de la représentation stéréotypée de la race noire 
chez les personnages assimilés par l’imagerie européenne. Les 
personnages non européens reproduisent schématiquement les 
clichés identitaires intériorisés et diffusés par le groupe dominant.  

 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 167 

2. déconstruction des attributs identitaires 

2.1. Tentative de déconstruction des attributs identitaires  

Face à l’altérité, le personnage immigré se propose de 
déconstruire les attributs identitaires que lui assigne la 
communauté blanche. Le discours sur l’Occident constitue le 
principal centre d’intérêt. À bien des égards, le personnage 
immigré rend l’Occident responsable de tous les maux dont il est 
victime en Europe. Le discours romanesque de Mabanckou sur la 
question identitaire ne passe pas sous silence le regard que 
portent les personnages sur l‘Occident. En effet, le personnage 
Arabe du coin démontre les faiblesses de la civilisation 
prétendue universelle dont l’Occident s’enorgueillit : « Le grand 
problème de la France […] c‘est LE RESPECT ! C‘est un héritage, 
un grand héritage, LE RESPECT » (B.B. : 120). Dans le même ordre 
d’idées, Fatou Diome s’attarde sur la critique des valeurs 
diffusées par l’Occident. Le parti pris de la romancière pour 
l’Afrique et les Africains se traduit par le rejet de certains aspects 
de la culture occidentale. L’image de l’Occident bourreau et de 
l’Afrique victime ne quitte presque jamais son discours : « Que 
l’Europe, avec ses cyniques accords de partenariat, fasse de 
l’Afrique sa bétaillère de réserve n’est pas acceptable ! […] L’aide 
humanitaire ne rachètera jamais la conscience de l’Occident. » 
(Fatou Diome, 2010 : 241). Une fois de plus, c’est l’Occident qui 
est visé par le regard accusateur de la romancière. Dans sa 
critique la narratrice avoue : « On nous endort à coups d‘aide 
humanitaire, c‘est réveiller, c‘est réaliser que l‘Occident n‘a pas 
intérêt à ce que l‘Afrique se développe, […] L‘Europe a besoin 
d‘une Afrique vassalisée » (Fatou Diome, 2010 : 240).  

Chez Mabanckou, l’Arabe du coin est un personnage pour qui, 
l’Afrique demeure après toutes sortes de critiques, le berceau de 
la civilisation et le centre de l’histoire de l’humanité. Il poursuit en 
soulignant que les idéaux humains les plus précieux sont encore 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 168 

à rechercher du côté de l’Afrique, mère. Avec quelques nuances, 
il en est de même pour Fatou Diome qui rend l’Europe 
responsable de tous les maux du continent africain. Par ailleurs, 
les romanciers se penchent sur la remise en question de 
l’européocentrisme en rejetant les clichés y afférents.  

2.2. Critique de l’européocentrisme  

La vision selon laquelle l’Europe est le centre de la civilisation 
universelle, prétendue ethnocentrique actualisée par les clichés 
racistes, est remise en question par les personnages immigrés 
africains. En effet, la pensée unique à partir de laquelle les 
personnages européens construisent leur système de valeurs et 
de domination propre fait l’objet d’une critique acerbe par les 
immigrés africains. Pour le personnage immigré, la population 
autochtone est enfermée dans un narcissisme collectif qui 
l’empêche de le juger objectivement. Passant pour un personnage 
spécialiste de critique, l’immigré africain passe en revue les 
jugements erronés dont il est victime en raison de son 
appartenance raciale. Dans Black Bazar, le personnage immigré 
se dresse contre la pensée unique en vue de faire prendre 
conscience à l’autre de la place irremplaçable du Noir dans 
l’histoire du pays d’accueil. Le ton est donné par le personnage 
Yves L’Ivoirien tout court, qui s’oppose à la place que la société 
blanche donne à la race noire : « J’en ai marre de balayer les rues 
de la Gaule alors que je n’ai jamais vu un Blanc balayer les rues de 
ma côte d’Ivoire » (Mabanckou, 2009 : 102-103). Le personnage 
immigré réfute la domination blanche. Pour lui, « le monde de 
demain sera bourré de nègres à chaque carrefour, des nègres qui 
seront des Français comme eux qu‘ils le veuillent ou non. » 
(Mabanckou, 2009 :102-103). L’idée de la race pure n’est 
qu’une illusion d’où l‘intérêt de la société blanche à s’ouvrir à 
d’autres races. Mabanckou amène que la pensée unique est 
obsolète en ce de mondialisation. Un autre personnage de 
Mabanckou surnommé Arabe du coin abonde dans le même sens. 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 169 

Pour cet immigré africain, les Africains étant les premiers hommes 
sur terre sont chez eux partout où ils se retrouvent. Il déplore la 
falsification de cette vérité par la pensée unique : « L’Occident 
nous a trop gavés de mensonges et gonflés de pestilences, mon 
africain ! » (Mabanckou, 2009 : 112-113). L’Arabe du coin ne 
tarit pas d’arguments dans sa démonstration de la falsification 
de l’histoire de l’Afrique par la pensée unique de l’Occident.  

En remontant aux origines, le personnage de Mabanckou 
s’aperçoit que l’idée de la malédiction de Cham infligée aux 
Africains n’est qu’une invention de l’Occident visant à renforcer 
l’infériorité de la race noire : « On a prétendu que les Noirs 
n'étaient pas capables de construire les pyramides, qu’ils ont été 
maudits depuis la nuit des temps quand Cham, un des fils de Noé, 
avait vu la nudité de son père. »  (Mabanckou, 2009 :113-114). 
Dans Le Ventre de l’Atlantique, Salie se dresse contre les clichés 
stigmatisant l’identité du personnage noir : « Ils m’avaient vue 
porter la négritude de Senghor sur mon visage et ignoraient quel 
personnage je pouvais bien incarner parmi Les misérables de Victor 
Hugo » (Fatou Diome, 2003 : 216). Eu égard aux traits de 
caractères de certains personnages immigrés, le deuxième 
roman, Celles qui attendent abonde dans cette perspective. Dans 
cette fresque dépeignant la mobilité humaine, les questions liées 
à l’identité divisent les personnages. En effet, les personnages 
immigrés se dressent contre la norme unique que la population 
autochtone cherche à imposer aux étrangers. C’est ainsi que les 
clichés sur la polygamie en Afrique soulève une vive réaction chez 
le personnage immigré : « Ses clichés sur la polygamie, la 
supposée grande famille solidaire, aggravaient sa berlure et la 
rassuraient, quand toutes les femmes du village ne souhaitent que 
sa disparition » (Fatou Diome, 2010 : 270). En multipliant les 
points de vue sur la représentation de l’altérité, le roman cherche 
à mettre en déroute l’identification à une norme unique. Les 
personnages immigrés ne cautionnent pas les clichés des 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 170 

personnages européens sur la culture africaine. C’est en cela qu’il 
faut apprécier l’esprit critique du personnage immigré. Celui-ci 
part de l’hypothèse que toute identification à une culture unique 
renforce l’hégémonie de la race blanche.  

Tout compte fait, les représentations stéréotypées de l’identité 
du personnage africain constituent la pomme de discorde entre 
les personnages immigrés et la population autochtone. Le portrait 
caricatural de son identité fait par l’autre l’engage dans un 
combat contre toutes les formes de stigmatisation. 
Quoiqu’influencé par la culture française, le personnage africain 
ne se laisse pas prendre au piège de l’ancien colon dont les 
manœuvres consistent à légitimer la norme unique fruit de sa 
supériorité. Chez Mabanckou, la critique des préjugés des Blancs 
prend appui sur des preuves scientifiques tirées des travaux 
d’éminents chercheurs africains. L’intertextualité permet à 
Mabanckou de passer en revue les thèses démontrant la pensée 
raciste des Blancs. Pour le cas de Fatou Diome, la critique des 
faussetés au sujet de l’identité du personnage noir prend une 
tournure violente. Le personnage de Fatou Diome défie les 
personnages français dont le regard sur l’Africain est chargé de 
préjugés racistes.  

2.3. Pour une identité transculturelle  

L’ouverture au monde extérieur est une démarche entreprise par 
le personnage immigré en vue de se construire une identité 
transculturelle. En effet, ne se limitant pas à l’expression de l’âme 
africaine, Mabanckou l’Afrique s’ouvre au monde. Le dialogue 
avec les autres cultures du monde est l’un des fondements de 
l’identité de sa prose romanesque. La perspective transculturelle 
dont fait preuve son écriture fait passer son univers imaginaire 
comme un lieu de brassage culturel. Le roman, Black Bazar traduit 
cette dynamique nouvelle de la création littéraire impulsée par 
la poétique transculturelle. Le texte met en scène des 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 171 

personnages de diverses nationalités qui entretiennent des 
échanges culturels. Le cas du personnage Hippocrate s’inscrit en 
droite ligne dans cette poétique transculturelle. Le discours tenu 
sur la colonisation lève un pan de voile sur la responsabilité de 
l’Afrique et insiste sur cette « mission civilisatrice » sans laquelle 
l’Afrique resterait encore au cœur des ténèbres : « Ah oui, la 
colonisation …On vous tapait un peu dessus, pour votre intérêt. » 
(Mabanckou, 2009 : 230). Chez Mabanckou, la perspective 
transculturelle se veut critique à l’endroit de l’Afrique. Il ne revient 
pas à l’écrivain de défendre l’Afrique. En outre, chez Mabanckou, 
la réappropriation de la culture de l’autre s’illustre également 
par le partage d’expérience d’écriture romanesque entre le 
personnage d’origine congolaise et Louis-Philippe, écrivain 
haïtien : « Je rends toujours visite à Louis-Philippe. […]. Je lui ai 
fait lire une bonne partie de ce que j‘ai écrit jusqu‘à présent. Il m‘a 
dit que ce n‘est pas encore ça, que je dois savoir organiser mes 
idées » (Mabanckou, 2009 : 181). En clair, chez Mabanckou le 
dialogue avec le réseau international se traduit à la fois par la 
poétique et la vision du monde sur l’Afrique. Bien qu’enraciné 
dans les valeurs du continent africain, le romancier ne traîne pas 
toujours cette Afrique-là. Il serait donc vain pour les africanistes 
chauvins de trouver chez cet écrivain du monde l‘âme authentique 
africaine.  

Fatou Diome ne cache pas l’apport du monde extérieur dans la 
composition de sa prose romanesque. En effet, se posant comme 
le produit du dialogue avec le monde extérieur, la narratrice 
rend hommage aux auteurs occidentaux qui ont joué un rôle 
déterminant dans son activité d‘écrivain. Le témoignage de 
gratitude de la narratrice à l’endroit de son maître est à la fois 
le dévoilement de la culture de l’autre : « Je lui dois Descartes, je 
lui dois Montesquieu, je lui dois Victor Hugo, je lui dois Molière, je 
lui dois Balzac, je lui dois Marx, je lui dois Dostoïevski, je lui dois 
Hemingway ; […] je lui dois Simone de Beauvoir, Marguerite 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 172 

Yourcenar » (Fatou Diome, 2003 : 65). Dans le même ordre 
d’idées, Salie avoue que sans sa venue en Europe sa réussite 
resterait presque impossible : « En Afrique, je suivais le sillage du 
destin, fait de hasard et d‘un espoir infini. En Europe, je marche 
dans le long tunnel de la performance qui conduit à des objectifs 
bien définis » (Fatou Diome, 2003 :14). De cette comparaison 
découle la reconnaissance de Salie à l’Europe. N’eut été son 
arrivée dans ce monde de performance, la réalisation de soi 
resterait une impasse. Dans le même temps, les déclarations de 
la narratrice passent pour un appel à l’endroit de l’Afrique. La 
jeunesse africaine gagnerait à s’ouvrir au monde extérieur en 
vue de faciliter la réalisation de soi qui, désormais passe dans 
un rapport à l’autre. C‘est l’un des messages que véhicule la 
poétique transculturelle chez Fatou Diome. La perspective 
transculturelle rentre dans la catégorie des modalités des 
nouvelles écritures romanesques qui oscillent entre enracinement 
et ouverture aux cultures des autres continents. 

Conclusion 

À l’analyse, il ressort que le contexte diasporique est un espace 
dont les réalités socio-idéologiques menacent l’identité d‘origine 
du personnage immigré africain. S’appuyant sur les stéréotypes, 
la communauté d’accueil fait passer le personnage immigré pour 
un nègre sauvage sur qui pèse l’idéologie d’infériorisation. C’est 
ce qui justifie les attributs stéréotypés que lui colle le regard 
social. Toutefois, le personnage immigré africain réagit en 
déconstruisant les attributs stéréotypés que veut lui imposer la 
pensée unique. La critique de l’européocentrisme traduit son 
engagement à se construire une nouvelle identité transculturelle. 
En dépit de l’adversité, le contexte diasporique est un espace de 
confrontation et d’enrichissement où l’immigré se réalise en 
s’imposant par ses mérites. La renommée internationale dont 
jouissent Mabanckou et Diome s’explique par cette ouverture à 
l’altérité. Partant, Alain Mabanckou et Fatou Diome balisent les 



S. KOYE et TAIBE M., Personnage immigré : entre confrontation et 
déconstruction des stéréotypes en contexte diasporique. Une lecture des œuvres 

romanesques d’Alain Mabanckou et Fatou Diome 
 

Annales de l’Université de Moundou, Série A-FLASH Vol.12(1), Juin 2024, http://aflash-revue-mdou.org, p- ISSN 2304-1056/e-ISSN 2707-6830 173 

voies d’une Afrique nouvelle qui refuse le statut de victime pour 
se construire une identité transculturelle en cette ère de la 
mondialisation.  

 

Références bibliographiques 

Fatou Diome, (2003) Le Ventre de l’Atlantique, Paris, Éditions 
Anne Carrière.  

Fatou Diome, (2010) Celles qui attendent, Paris, Flammarion.  

Hamon Philippe, (1984) Texte et Idéologie, Paris, PUF. 

Labrosse Claude, (2001) « Peau noire et raison blanche » in 
Jean-Yves Debreuille et Phillipe Régnier, (Dir.), Mélanges 
barbares, hommage à Pierre Michel, Presses universitaires de 
Lyon, p. 89. 

Mabanckou Alain, (2009) Black Bazar, Paris, Le Seuil.  

Mabanckou Alain, (2012) Tais-toi et meurs, Paris, La Branche 

Sales-Wuillemin, (2006) La catégorisation et les stéréotypes en 
psychologie sociale, Paris. Dunod. 

Schipper De Leeuw Mineke, (1979) « Le Blanc dans la littérature 
africaine », in Afrikanische Literatur. Perspective und probleme, 
Serie: Materialiën zum Internationalen Kulturaustauch, 29, p. 
271-272. 


